Les nouveaux Protagoras Laurence Godin-Tremblay
SEAT 2025

1. Nous espérons qu’au terme de la lecture du présent ouvrage, le jugement porté sur au moins I’un d’entre eux, Protagoras
d’Abdére, s’avérera plus clément, sensiblement amélioré sinon méme sur certains points, pourquoi pas, résolument
favorable. (Narbonne, Protagoras, premier penseur de la démocratie, p. xxii)

2. Le sophiste est un homme qui gagne de 1’argent de ce qui est en apparence un savoir (rd Qavopévns copiag), mais qui
n’en est Ppas un. (Aristote, Réfutations sophistiques, 165a22)

3. Tu vas partout a visage découvert proclamant ton savoir dans toute la Gréce, arborant le nom de (cogiotnv), te donnant

pour maitre en éducation et en vertu, et osant le premier réclamer un salaire en échange de tes lecons. (Platon, Protagoras,
317b)

4. Suivant Cicéron, le sophiste est un homme qui poursuit la philosophie en vue de 'ostentation ou du gain, définition qui,
si on doit la prendre pour un reproche, portera fortement sur le grand corps des maitres modernes, qui sont déterminés a
embrasser leur profession, par la perspective soit d'en tirer un revenu, soit d'y faire figure, soit par les deux motifs, -
qu'ils aient ou non un gott particulier pour cette occupation. Mais des écrivains modernes, en décrivant Protagoras ou
Gorgias, tandis qu'ils adoptent le langage moqueur de Platon contre 1'enseignement payé, contre des desseins bas, contre
des tours pour attraper de l'argent aux riches, etc., - emploient des termes qui portent le lecteur a croire qu'il y avait dans
ces sophistes quelque chose de particuliérement avide, exorbitant et rampant, quelque chose qui dépasse le simple fait de
demander et de recevoir une rémunération. (George Grote, Histoire de la Gréce, p. 185)

5. Que dire de lui, Socrate, sinon qu’il sait rendre les autres habiles a parler (1} émotdmv 0D TTO1fjoOL dEWVOV AEYEV)? (Platon,
Protagoras, 312d)

6. Eh bien! jeune homme, dit-il, il t'arrivera, si tu me fréquentes, que le jour ou tu seras entré dans ma société, tu reviendras
chez toi amélioré, et que le jour suivant ce sera encore la méme chose; que chaque jour enfin tu progresseras
constamment vers le mieux! (/bid, 318a)

7. Or, l'objet de mon enseignement, c'est le bon conseil touchant les affaires qui le concernent proprement : savoir comment
administrer au mieux les affaires de sa maison a lui, et, pour ce qui est des affaires de 1'Etat, savoir comment y avoir le
plus de puissance, et par l'action, et par la parole. (/bid, 319a)

8. 'Eyo yap onui p&v v aAnfsiov Exetv &g yéypapa péTpov yap EKacTov U@V ivol Tdv T€ dviov Koi P, popiov péviot
Swpépetv ETepov ETEPOL ADTML TOVTML, OTL TAOL eV dALa 0Tt TE Kol paivetal, TdL 8¢ dAAa. - Car j’affirme, moi, que la
vérité est telle que je 1’ai écrit, que chacun de nous est la mesure de ce qui est et de ce qui n’est pas, mais qu’un homme

différe infiniment d’un autre précisément en ce que les choses sont et paraissent autres a celui-ci, et autres a celui-la.
(Platon, Théététe, 152a)

9. Que dirons-nous qu’est le vent pris en lui-méme, froid ou non froid ? Ou bien en croirons-nous Protagoras et dirons-nous
qu’il est froid pour celui qui a froid, et qui n’est pas froid pour celui qui n’a pas froid ? (/bid, 152b)

10. Quant a la sagesse et a I’homme sage, je suis bien loin d’en nier I’existence ; mais par homme sage j’entends précisément
celui qui changeant la face des objets, les fait apparaitre et étre bons a celui a qui ils apparaissaient et étaient mauvais. ..

Rappelle-toi, par exemple, ce qui a été dit précédemment, que les aliments paraissent et sont amers au malade et qu’ils sont et
paraissent le contraire & ’homme bien portant. Ni 1’un ni ’autre ne doit étre représenté comme plus sage — cela n’est méme
pas possible — et il ne faut pas non plus soutenir que le malade est ignorant, parce qu’il est dans cette opinion, ni que ’homme
bien portant est sage, parce qu’il est dans I’opinion contraire. Ce qu’il faut, c’est faire passer le malade a un autre état,
meilleur que le sien. De méme, en ce qui concerne 1’éducation, il faut faire passer les hommes d’un état a un état meilleur ;
mais tandis que le médecin le fait par des remédes, le sophiste le fait par des discours. Jamais en effet on n’est parvenu a faire
qu’un homme qui avait des opinions fausses ait ensuite des opinions vraies, puisqu il n’est pas possible d avoir des opinions
sur ce qui n’est pas, ni d’autres impressions que celles que [’on éprouve, et celles-ci sont toujours vraies. Mais je crois que,
lorsqu’'un homme, par une mauvaise disposition d’dme, a des opinions en conformité avec cette disposition, en changeant
cette disposition contre une bonne, on lui fait avoir des opinions différentes, conformes a sa disposition nouvelle, opinions
que certains, par ignorance, qualifient de vraies. Moi, je conviens que les unes sont meilleures que les autres, mais plus

vraies, non pas.

... Les orateurs sages et bons font en sorte que les choses avantageuses (Té ypnotd) paraissent justes aux Etats, au lieu des
désavantageuses (t@v movnp®dv). A la vérité, ce qui parait juste et honnéte a chaque cité est tel pour elle, tant qu’elle en juge
ainsi, pour les citoyens, y substitue des choses qui sont et leur paraissent avantageuses (ypnota). (/bid, 167a-d)

11. Faut-il inévitablement réintroduire la question de la fausseté lorsque 1’on compare des propositions jugées plus
avantageuses que d’autres, et s’autoriser alors a parler de pratiques effectivement, objectivement bénéfiques ? Rien n’est



Les nouveaux Protagoras Laurence Godin-Tremblay
SEAT 2025

moins sur. Le plus et le moins ne pourraient-ils pas, plus simplement, se décréter en vertu d’une échelle qui serait elle-

méme relative et non pas absolue ? (Narbonne, p. 34)

12.  Le sophiste est capable de reconnaitre 1’utile et le meilleur. Parmi les différentes représentations que se forgent les uns et
les autres compte tenu des dispositions qui sont les leurs, le sophiste peut identifier celles qui sont susceptibles a

lintérieur d’un contexte culturel donné, de produire de meilleurs résultats. (Ibid., p. 41)

13.  En [’absence de criteres a priori propres a déterminer en quoi consistent de meilleurs effets ou de meilleurs résultats, la
discussion peut tout aussi bien tourner en rond et ne jamais aboutir. De meilleurs résultats, pour une société donnée,

risquent de ne pas étre tenus pour tels aux yeux d’une autre cité, dont les convictions et orientations divergent. (/bid., p.
37)

14. Par leur réflexion sur l'articulation entre langage et cité, les sophistes peuvent étre considérés comme les théoriciens de
la démocratie. Des lors, il ne faut pas s'étonner que leur préférence aille a ce régime, qui se trouve étre en parfait
accord avec leur sens aigu de la relativité des valeurs. Ce relativisme n'est ni un nihilisme ni un scepticisme ; il exprime
plutot l'idée qu'il n'est pas plus possible d'adhérer a la vérité absolue. L'ancienne figure du sage qui se croit investi d'un
savoir divin et dont les sentences sonnent comme des oracles n'est plus concevable. La parole n'est plus parole révélee
au devin, au pocte, au législateur : elle releve tout simplement de l'expérience humaine. L'avénement de la démocratie
ne correspond donc pas seulement a un changement dans l'ordre des institutions, mais aussi a un profond

bouleversement culture. (Tordesillas, A., « Les sophistes, maitres du verbe et du savoir », dans Le siécle de Périclés, pp. 71-72.)

15.11 est bien connu que le domaine entier du politique — qui inclut comme on le sait le champ de 1’éthique — échappe au
discours scientifique entendu au sens strict et reléve, pour le dire comme cela, d’une approche dialectique, c’est-a-dire se
fonde sur les opinions jugées les meilleures, ni moins, mais ni plus que cela. (Narbonne, p. 58)

16. Il n’est rien dans le monde sublunaire, par opposition au monde supralunaire — lequel ne connait que I’immobilité ou
encore le mouvement local circulaire —, qui minimalement ne bouge et ne se transforme en quelque maniére. (/bid, p. 66)

17. Or, dans sa critique de la position du sophiste, Aristote développe une argumentation qui étonnamment, apporte du
crédit a la proposition protagoréenne telle qu’on peut la décoder, I’idée étant que méme si I’on évacue la question du
vraie en soi, on peut néanmoins faire valoir celle du préférable, de ce qui est meilleur, plus solide, plus vrai... (/bid, p. 53)

18. I est donc de toute évidence que telle n'est la maniére de penser de personne, pas méme de ceux qui avancent cette
proposition. Pourquoi, en effet, se mettent-ils en route pour Mégare, et, au lieu de cela, ne restent-ils pas en repos dans
la conviction qu'ils marchent ? Pourquoi, s'ils rencontrent un puits ou un précipice dans leurs promenades du matin, ne
s'y dirigent-ils pas en droite ligne, et paraissent-ils prendre leurs précautions, comme s'ils jugeaient qu'il n'est pas
également mauvais et bon d'y tomber ? Il est donc évident qu'ils pensent que telle chose est meilleure, telle autre plus
mauvaise. Et s'ils ont cette pensée, nécessairement ils congoivent aussi que tel objet est un homme, que tel autre n'est
pas un homme, que ceci est doux, que cela n'est pas doux...

D'ailleurs, en supposant méme que les choses sont et ne sont pas de telle sorte, le plus et le moins existeraient encore dans la
nature des étres. Jamais on ne pourra prétendre que deux et trois sont également des nombres pairs. Et celui qui pensera que
quatre et cinq sont la méme chose, n'aura pas une pensée fausse d'un degré égal a celle de 'homme qui admettrait que quatre
et mille sont identiques. S'il y a une différence dans la fausseté, il est donc évident que le premier pense une chose moins
fausse. Par conséquent, il est plus dans le vrai. Si donc ce qui est plus une chose, c'est ce qui en approche davantage, il doit y
avoir quelque chose de vrai, dont ce qui est plus vrai est plus proche. Et méme ce vrai n'existat-il pas, déja du moins y a-t-il
des choses plus certaines et plus rapprochées de la vérité que d'autres (dAnOwmtepOV), et nous voila débarrassés de cette

doctrine effrontée qui condamnait la pensée a n'avoir pas d'objet déterminé. (Aristote, Métaphysique, 1008b20-1009a5)



